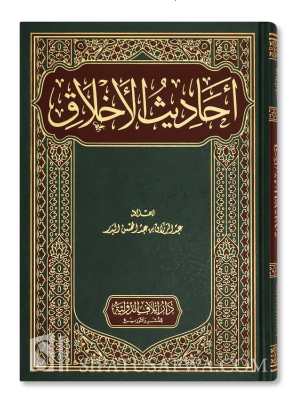
# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

## Ahadith al Akhlaq

### Du shaykh Abd al Mohsin Ibn Abd al Razzaq al Badr

Par Ustadh Abu Ahmed

(حفظه الله)



Ce document correspond au troisième cours de Ahadith al akhlaq dispensé par Ustadh Abou Ahmed disponible en audio sur Telegram.

CHAPITRE 2 : La bonté pieuse, la piété filiale envers les parents.

https://t.me/+yt99JH\_QZHM5NGI0

https://wallaceeny.github.io/mudawanatualfiqh.io/

La bonté pieuse, la piété filiale envers les parents :

Au premier rang de la morale et des comportements, vient la bonté envers les parents. Pourquoi ? Parce qu'ils sont de tous les gens les plus en droit à une attitude exemplaire, à un bon traitement, une noblesse de caractère.

Comment cela serait possible autrement lorsqu'Allah cite le droit des parents juste après le Sien ?!

#### Comme dans Sourate al Isra:

Et ton Seigneur a décrété : "N'adorez que Lui! Et (marquez) de la bonté envers les père et mère: si l'un d'eux ou tous deux doivent atteindre la vieillesse auprès de toi, alors ne leur dis point : "Fi!" Et ne les brusque pas, mais adresse-leur des paroles affectueuses.

Ou encore dans la sourate Al An'âm:

Dis: "Venez, je vais réciter ce que votre Seigneur vous a interdit: ne Lui associez rien; et soyez bienfaisants envers vos père et mère.

Et encore dans la sourate An Nissa:

Adorez Allah et ne Lui donnez aucun associé. Agissez avec bonté envers (vos) père et mère

Et dans la sourate Luqman:

Sois reconnaissant envers Moi ainsi qu'envers tes parents. Vers Moi est la destination.

Et les versets en ce sens sont nombreux

Allah rajoute Son droit (le Tawhid) puis il cite juste après le droit des parents.

C'est pourquoi l'imam al Boukhari a commencé son livre al Adab al Moufrad par un certain nombre de chapitres qui concernent la bonté envers les parents.

C'est une manière pour l'Amam al boukhari d'attirer notre attention pour nous montrer que le bon comportement avec les parents est très important.

C'est comme si l'imam Boukhari nous disait « O toi qui lit ces caractères magnifiques et valeureuxde l'Islam, sache que de tous les gens, les plus en droits et les mieux placés de bénéficier ces bons comportements sont les deux parents car ils sont les personnes les plus en droit de la bonne compagnie et elles sont les personnes les plus prioritaires de bien se comporter avec eux et ils sont les personnes les plus prioritaires (dans le même sens », elles sont les personnes les plus prioritaires à qui nous devons montrer les comportements les plus vertueux.

Il est demandé au musulman de se comporter avec toutes les créatures d'Allah avec un bon comportement, cependant les parents sont encore plus en droit et encore plus prioritaires. D'après 'AbduLlah ibn Mas'ûd (qu'Allah l'agrée) qui a dit :

« J'ai demandé au Prophète : " Quelle est l'œuvre la plus aimée auprès d'Allah ? " Il répondit : " [Accomplir] La prière à l'heure. " J'ai continué : " Ensuite, laquelle ? " Il répondit : " La piété filiale. " J'ai poursuivi : " Ensuite, laquelle ? " Il répondit : " Le combat dans le sentier d'Allah. " Il [Ibn Mas'ûd] a dit : Le Prophète : m'a dit ces paroles et si je lui en avais demandé plus, il m'en aurait dit plus. » Authentique. - Rapporté par Al-Bukhârî et Muslim.

Le hadith est reconnu authentique de manière unanime.

### On voit plusieurs choses:

- → Le fait d'être méticuleux parmi les compagnons car ils cherchaient à connaître la différenciation entre les œuvres, lesquelles étaient les plus méritoires et les plus prioritaires.
- → Ils cherchaient les moyens d'être aimés d'Allah ta'ala et comment se rapprocher de Lui, et non pas simplement pour philosopher ou pour amasser des connaissances.

C'était donc le comportement des compagnons qui aspiraient à chercher le bien, la connaissance, l'amour de ce qu'Il (Allah) aime et l'amour de tout œuvre qui nous rapproche d''Allah et cela faisait parti du comportement du Prophète.

Ce hadith nous indique que la foi a des branches et des degrés et les actions divergent en fonction de leurs récompenses et de leur mérite comme le hadith sur les branches de la foi. Certaines sont meilleures que d'autres. Le meilleur est laa ilaaha illAllah, la plus basse est ôter un objet sur le chemin qui gène le passage et la pudeur en est une branche.

La seule adoration qui a été ordonnée de manière ponctuelle et obligatoire est la prière et c'est la seule adoration prescrite depuis les cieux et c'est l'adoration la plus aimée d'Allah lorsqu'elle est faite dans son heure.

Le prophète a joint entre le droit d'Allah (la prière) et la bonté envers les parents et cela montre que le droit des parents vient après le droit d'Allah et il a cité le jihad après le droit des parents et il est une condition de l'agrément des deux parents pour le jihad. Le droit des parents est une chose très importante et leur droit est magnifique et important.

Al birr qu'on traduit par la bonté pieuse ou par la crainte ou la piété, c'est un mot qui va être général et global qui va contenir tous les types de bienfaisance, de nobles échanges, de bon comportement de sorte à ce que l'enfant se traite correctement avec les parents avec les bons comportements et en évitant de leur désobéir.

L'agrément d'Allah passe par l'agrément des parents et la colère d'Allah passe par la colère des parents.

Ce hadith est semblable au hadith précédent car on y trouve à nouveau la jonction des deux droits, le droit d'Allah et celui des parents.

Celui qui est bienfaisant envers ses parents alors il trouvera l'agrément d'Allah tandis que celui qui courrousse ses parents trouvera le courroux d'Allah.

Attention! Cela ne nous indique pas d'obéir aux parents dans la désobéissance à Allah comme Allah l'a dit dans la sourate Lugman:

« Et si tous deux te forcent à M'associer ce dont tu n'as aucune connaissance, alors ne leur obéis pas ; mais reste avec eux ici-bas de façon convenable »

Dans le cas où le parent ordonne le mal à son enfannt alors ce dernier se droit dee se comporter avec les bons propos et les bons comportements tout en s'empêchant à la désobéissance à laquelle il(s) invite(nt).

Dans le hadith qui va être cité, l'auteur a peut être cité une partie de la chaîne de transmission pour montrer la bienfaisance entre le fils, le père et le grand-père ; dans le sens, le fils prend du père qui prend du grand-père et ainsi de suite.

Le musulman est demandé de rester avec ses parents de manière convenable avec les bons comportements et avec les bons propos tout en s'empêchant de commettre la désobéissance à laquelle il l'invite.

Abû Hurayrah (qu'Allah l'agrée) relate qu'un homme vint trouver le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) et lui demanda : « Ô Messager d'Allah ! Quelle est la personne qui mérite le plus que je lui tienne bonne compagnie ? - Ta mère, répondit le Prophète (sur lui la paix et le salut). - Ensuite qui ? continua l'homme. - Ta mère ! répéta le Prophète (sur lui la paix et le salut). - Ensuite qui ? poursuivit l'homme. Ta mère ! réitéra le Prophète (sur lui la paix et le salut). - Ensuite qui ? demanda-t-il - Ton père ! conclut le Prophète (sur lui la paix et le salut). Rapporté par al-Bukhârî et Muslim. Dans une autre version : « Ô Messager d'Allah ! Quelle est la personne qui mérite le plus qu'on entretienne des bonnes relations avec elle ? » Le Prophète (sur lui la paix et le salut) répondit : « Ta mère, puis ta mère et encore ta mère. Ensuite, ton père. Et enfin, du plus proche au plus proche. »

Authentique, - Rapporté par Muslim.

Le Prophète a insisté dans l'importance de la mère dans ce hadith en la faisant même passer 3 fois sur le père car elle jouit d'un surplus de bienfaisance car elle a subi beaucoup plus d'épreuves, elle le porte dans son ventre, elle subit des contractions lors de l'accouchement, elle l'éduque, elle l'allaite, etc.

Allah a dit dans la sourate Luqman:

Nous avons commandé à l'homme [la bienfaisance envers] ses père et mère ; sa mère l'a porté [subissant pour lui] peine sur peine : son sevrage a lieu à deux ans."

Celui qui médite sur le Qur'ân et sur les versets cités remarquera que la mère a été spécifiée par trois choses que le père n'a pas eu.

- 1 La grossesse, la lourdeur et les peines et autres
- 2 L'accouchement et ses difficultés
- 3 L'allaitement et ce qui suit comme fatigues.

Ces 3 choses importantes sont des choses que le père n'a pas eu à supporter ce qui explique son triple surplus de jouissance sur le père de la part de ses enfants.

Dans les deux versets cités il y a deux éducations importantes qui nous aide à réaliser et à concrétiser al birr :

Le fait de se rappeler ce qui est passé, se rappeler de l'attention inintérrompue se rappeler des souffrances subies par la mère provoquera le fait que l'enfant soit soucieux à sa mère et prendra soin d'elle et le fait d'y être insouciant provoquera un manque de respect à ses parents.

Cela marche en toute chose, celui qui se rappelle souvent Allah se rappelera d'Allah et commettra peu de désobéissances bi idhnillah tandis que celui qui est dans l'insouciance tombera dans les vices de l'insouciance et dans les péchés, qu'Allah nous en préserve.

Voilà pourquoi il est important de se rappeler des bienfaits d'Allah envers l'enfant issus des parents.

Celui qui est négligent de cela tombera dans les méfaits de l'ingratitude et de la malfaisance envers les parents qu'Allah nous en préserve.

C'est pourquoi aujourd'hui on trouve des gens avec un comportement magnifique envers leurs amis, leurs collègues, ils parlent avec amabilité, ils tiennent bonne compagnie, mais il n'en est rien avec leurs parents. Pire encore, ils vont traiter leurs parents comme ses ennemis, sa mère ou son père l'appelle il répond pas, si c'est un ami qu'il l'appelle il s'empresse.

Puis ensuite, du plus proche au plus proche, c'est à dire du plus proche au plus éloigné et cela nous rappelle la considération des personnes avec qui nous sommes liés, tu va voir quelqu'un avoir une mauvaise relation avec son cousin en disant « oh c'est juste un cousin » alors qu'il y a un lien de parenté!

Nous devons prendre garde à cela et à y donner une grande importance.

La tante maternelle a le même statut que la mère, elle a un droit particulier que le musulman se doit de lui consacrer une importance très élevée, elle est comme une mère.

La tante ressent beaucoup d'intérêt au sujet des enfants de sa sœur, elle suit leurs parcours, elle questionne à leur sujet, elle se substitue à l'éducation, à la garde, elle n'habite pas loin pour proposer son aide et elle peut même ressentir que ce sont ses propres enfants.

D'après Abou Houreira (qu'Allah l'agrée) : Un homme s'est rendu vers le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) et a dit: Que m'ordonnes-tu ?

Le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit : « Sois bon avec ta mère ».

L'homme a de nouveau posé cette question et le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit : « Sois bon avec ta mère ».

L'homme a encore posé cette question et à la quatrième fois le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit : « Sois bon avec ton père ».

(Rapporté par l'imam Ahmed dans son Mousnad n°9218 et authentifié par Cheikh Shouayb Arnaout dans sa correction du Mousnad)

26m30 : Je n'ai pu retrouver le hadith.

Ce hadith nous montre et met en valeur la priorité donnée à la mère en terme de bonté ainsi que ce qui résulte d'expiation des fautes et de pardon auprès d'Allah ta'ala dans la mesure où Ibn Abbas ne connaît pas une œuvre qui rapproche le plus d'Allah que la bonté envers les parents, et cela pour une personne qui a commis le meurtre par jalousie.

Le fait d'être biesnfaisant envers ses parents est facile, comme offrir un cadeau à sa mère, son père, etc car c'est une chose vers laquelle l'âme penche naturellement, cela fait parti de la saine nature et cette action fait parti de la meilleure des actions et alhamdoulilah ce genre d'oeuvres sont faciles pour nous.

Je demande à Allah de rendre cela profitable pour tous, qu'll nous facilite à parfaire nos comportements et à nous accorder Son assistance et Son aide dans tout ce qui vise Son agrément et Sa satisfaction.